月一个会

住職 推名宏雄老師大徳山龍泉院

13月第十号

龍泉院多禅会

坐禅儀『傘松道詠集』水平左録などので見て神師詩集』登山禅師伝光録』書都だいお説教があります。内容は『正法眼蔵」が龍泉院では坐禅の冒頭に推名老師の 宝石のような一節をわり易く解説して下さいます。 キナット坐ろうといかの思いまうす。 この老師の口官」を拝聴しますと、正身端坐 つらし…師が学僧に与えるいましめ

#### 口宣。目次

| 時節若し至らば 仏性現前す 『正法眼蔵』「仏性」 | 迷に大悟なるは仏なり、悟に大迷なるは衆生なり、『正法眼藏』「現成公案」 | 坐禅の功徳 かの魚行のごとし 『正法眼蔵』「坐禅箴」 | 修行しゆくところに 自然に仏性現前の時節にあふ 『正法眼蔵』「仏性」 | 人人利なれども、道を行ずることは衆力を以てす 『正法眼蔵随聞記』 | 諸縁を放捨し 万事を休息すべし 『正法眼藏』「坐禅儀」 | 初心の坐禅は最初の坐禅なり、最初の坐禅は最初の坐仏なり、『正法眼蔵』「坐禅箴」、 | 仏道に入り仏法のために諸事を行じて代りに所得あらんと思うべからず 『正法眼蔵随聞記』 | 諸 の善法に於いて勤修無間 故に精進という 『正法眼蔵』「八大人覚」 | 閑らに 過す月日は 多けれど 道をもとむる 時ぞすくなき 『傘松道詠』 | 仏道をならふといふは 自己をならふなり 『正法眼蔵』「現成公案」 | 道を得ることは衆縁による  『正法眼蔵随聞記』 | 衆生にして 若し発心して仏 をもとむれば 即ちこれ仏祖の子なり 『宝慶記』 | 春は花 夏ほととぎす秋は月 冬雪さえて すずしかりけり 『傘松道詠』 |
|--------------------------|-------------------------------------|----------------------------|------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------|-------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|
|--------------------------|-------------------------------------|----------------------------|------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------------|----------------------------------|-------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|

### 春は花 夏ほととぎす秋は月

### 冬雪さえて すずしかりけり

だ!
それが坐禅なんです。

んだな!」ということが、日本人によって改めて認識されました。ら一躍有名になりました。「道元禅師はこんなすごいお歌を作っていた行き記念講演を行った時、先ずこの道元禅師のお歌を挙げられ、それかかの有名な川端康成がノーベル文学賞を受けられて、スウェーデンへ

が、本来の面目であります。 
のいては、なかなか理解する人は少なかったと思います。本来の面目というのは、人間には誰でも平等に生まれつき具わっている所のいのちのは、人間には誰でも平等に生まれつき具わっている所のいのちのは、人間には誰でも平等に生まれつき具わっている、という深い内容にしかし、このお歌が「本来の面目」を詠っている、という深い内容に

から、様々な形で自然の脅威を、偉大な自然から竹箆返しを受けている。なことを考え、自然を我が物顔に操っているのが現実でございます。だ人間は、大自然と本来同じであります。それを忘れて人間だけが勝手

分かっているのではだめなんです。体でズシット理解しないとだめなん部を頂いていることを、改めて自覚しなおさなければならない!(頭でそれではいけない。自然のこのすばらしいいのちというものの、その一

る、これが坐禅であります。 「寒い!」実感するいのちの働きであります。だが、それにめげず坐っている、これもまるいのちの働きであります。だが、それにめげず坐っている、これもまるいのちの働きであります。だが、それにめげず坐っている、これもまる、まい!」実感するいのちの働きです。「足が痛い!」痛いと実感す

思うのであります。 年頭にあたり、己の本来の面目に親しむという坐禅を本物にしたいと

# 「春は花 夏ほととぎす 秋は月 冬雪さえて すずしかりけり」

平成二〇年一月二七日 合掌

#### 衆生にして

### 若し発心して仏をもとむれば

<del>か</del>こ

ているのです。

### 即ちこれ仏祖の子なり

すが、これはその中のお言葉です。モされていた記録を、のちにまとめられたのが『宝慶記』一巻でありま・道元禅師が入宋中の宝慶年間(一二二五~七)に、学道の糧としてメ

私たち衆生は、常に生死流転という迷いの世界に生きている。こんなとうごき出す。 しとがないからです。煩悩は本能的なものですから、けっしてなくなることがないからです。煩悩は本能的なものです。煩悩のタネはつきが痛くなると「早く経行にならない、自分はちゃんとしている、迷ってなんが痛くなると「早く経行にならない、自分はちゃんとしている、迷ってなんとうごき出す。

はできない」と言いますが、「発心だめ」はなおできんのであります。の都度でなければならない。一回一回が発心。よく「寝だめと食いだめかる言葉ではありますが、いま、発心していますか皆さん! 発心はそですが、「若し発心して仏をもとむれば」とあります。だれにでもわ

千万発の発心」をおこしなさいと『正法眼蔵』発無上心の巻でのべられどんな強烈な発心でも、からなず退化するからです。だから禅師は、「百

言葉は、ここでは問題にしなくてもよろしい。 
たちはみんなこれっきりだからです。もう次回はできないかもしれない。 
現し、まが最後になるかもしれない。現に、誰でも最後だなんて思わらに、最後になるんです! 
まから、今を限りの坐禅だ、明日はない、思わらい。現に、誰でも最後だなんて思わるの時、その時が発心、一発勝負なんです、坐禅は! 
なぜなら、私

煩悩がみごとにコントロールされている。 かれる、ありがたくも尊い存在となるんのです、この凡夫衆生の身で。なんだ! といわれるのであります。私たちだれでもが仏祖と同列にお子なり」。 仏祖といわれるような、すばらしい大先輩方の弟子そのもの本物の発心のよる坐禅! そのときこそたちまちに「即ちこれ仏祖の

としましょう。寒さなんかに負けず、最後の坐禅を、この一炷の坐禅を、仏さんの坐禅寒さなんかに負けず、最後の坐禅を、この一炷の坐禅を、仏さんの坐禅そこが禅の世界なんです。「即心是仏」のありさまであります。さあ、

### 「衆生にして 若し発心して仏をもとむれば

#### 即ちこれ仏祖の子なり

平成二〇年二月二四日 合品

### 道を得ることは衆縁による

のは、甚だ頼りにならない弱いものであります。それはどうしたら出来るかと云いますと、人間個人の力なんて云うも

つけて止めてしまう、そう云う弱さを持っております。手に負えない、自分の性格には合わない」と、なんだかんだこう理屈を出してしまう。いや半分以上かも知れませんね。「これはとても自分のはやい話が、何か習い事をしようと思って始める。半分は途中で投げ

ある! 勝手な動作が許されないと云うのが一番大きな原因でありまめります。それを突きぬける強い意志は、余程の覚悟がないと養えない。 あります。それを突きぬける強い意志は、余程の覚悟がないと養えない。 かいます。迷いを一杯もっているのが人間であり所詮弱い存在で迷いであります。迷いを一杯もっているのが人間であり所詮弱い存在で過れているように、大勢の人と共に道を行じているとなると、意地が強っているように、大勢の人と共に道を行じているとなると、意はいであるとか、いまない。 弱いと云うのは、もっと突きつめて考えますと、怠け心であるとか、弱いと云うのは、もっと突きつめて考えますと、怠け心であるとか、

つとめる。無事に坐る。もう一炷、もう一炷とこう続く。 人に見せたくない!」そう云う意地が働くんです。それで一炷何とかす! 「自分の弱いところを見せたくない、みんな弱いんだけどそれをす! 「自分の弱いところを見せたくない、みんな弱いんだけどそれを

行われる。これが道を学ぶと云うことであります。縁による。その縁と云うことが、いま道と云うものを一つの絆としてですから道元禅師は、「人間みな道を得ることは衆縁による」、諸々の

でもってはじめて出来るのだと示されて、その次に有名なこのお言葉に続いて、道元禅師は道を 行ずると云うことは、皆の力

「珠は琢磨によって器となる、人は練磨によって人となる」

いみじくも行われる訳であります!(誠に有難い衆縁であります。)と、人は練磨でなくっちゃ駄目なんです!(練磨が諸々の力によって)

「道を得ることは衆縁による」

平成二〇年三月二三日 合掌

### 仏道をならふといふは

#### 自己をならふなり

ことである」という意味に使っております。この言葉を引かれて、「仏道を学ぶというのは、自分自身を学ぶというす。これは禅門のみならず、日本仏教の各宗・各派の人たちが、好んで『正法眼蔵』「現成公案」の巻の中の、たいへん有名な一節でありま

かりやすくいえば、大自然に教えられなさい、ということです。という中味は、一体何であるか? これが眼目でありますが、なかなかという中味は、一体何であるか? これが眼目でありますが、なかなかなかなからいうなものであるか? これが眼目でありますが、なかなかなかなかない。

い! 自己を忘れなさい! ということなのであります。 ものがぬくぬくとしていたんでは、教えられない。そこで無になりなさこれは、こちらが虚心坦懐でないと教えられません。自己という厄介なこれは、こちらが虚心坦懐でないと教えられません。自己という厄介ないがあくぬくとしていたんでは、教えられない。そこで無になりなされる。春になれば、春風に誘われて桜が毎年満開に咲いてくれる。早い遅らがは正直で、常に大自然の摂理というものを、間違いなく汲んでい

り」であります。 と対い除けようとする自己もある! 素晴らしい、気がつかない自己でを払い除けようとする自己もある! 素晴らしい、気がつかない自己でを払い除けようとする自己もある! 素晴らしい、気がつかない自己でを払い除けようとする自己もある! 素晴らしい、気がつかない自己でを払い除けようとする自己もある! 素晴らしい、気がつかない自己でを払い除けようとする自己もある! 素晴らしい、気がつかない自己でを払い除けようとする自己もある! 呼吸を幾つやる、そんなものと禅はまさしく自己を無くする行であります。足が痛い、そんなものと神はます。

### 「仏道をならふといふは、自己をならふなり」

平成二〇年四月二七日 合堂



### 閑らに 過す月日は 多けれど

### 道をもとむる 時ぞすくなき

道元禅師のお歌を集めた『傘 松道詠』の中の一首であります。比較

的有名なお歌であります。

単に空虚にポカンとということになりますと芳しくない。 つく、これは、日常において大切な時であります。ところが、虚しく、 りと」という意味もありますが、「のんびりと」には、いい意味とわる い意味があるんですね。いい意味ではリラックスする、忙しい中で一息 いう意味の字が使われております。「 閑 らに」というのには、「のんび 意味は非常に分かり易い。ただ「いたずらに」という字に「閑か」と

界というものは、欲望をコントロールした立場であり、世界でなくては 体がすでに人間の欲望に振り回された生き方、ということになります。 れた歌でありますから、やはりそれは修行を 疎 かにしてのんびりと虚 ならないですね。ところが現実にはなかなかそうはいかない しくという意味であります。修行を 蔑 ろにするという事は、その事自 人間の欲望に振り回された生き方は仏道の世界ではない! 仏道の世 道元禅師は、修行中心の立場、雲水たちを指導する側の立場から詠ま

味があります。

例えば、坐禅会というものは定例でありますから年間決まった日に行

ことになりますと、言い訳を作って来なくなる。「今日は 筍 堀がある こう!」、これが本当の道心というものであります。 なくてはいけない。「雪が大変だなあ、よしやるぞ!」、「雨だ、よし行 のでなんとしてでも行こう!」という、これではいけないですね。逆で われる。たまたま雪がふる、うんと寒い、うんと暑い、雨だ、そういう

す! 難しいからこそ本物を道の仲間とともに 粛 々 と行う、そこに意 がちょっぴりでもあれば、普段の生き方と変わってくる。人間は本来 ります。道を求める、道心、道念をもって仏道を求める。切に求める心 えてみると、えらいことに出あったほうが後で為になる。だから、えら 横着であります。 怠け者です。 本物を実践するということは難しんで いめにあったほうがいいとは言わないけれども、決して無ではない。 でお見えになった事がありました。それこそが道心であります。人生考 方が大変なご苦労をなさって参加された。「この時こそは」ということ 次が大切です。「道をもとむる 時ぞすくなき」、まさにその通りであ 現に二、三年前、お正月の例会の時に大雪が降りましたが、一八人の

なく進めたいものであります。 自分一人ではないんだ、大勢一緒であります! ともに精進を怠り

## 閑らに過す月日は 多けれど 道をもとむる 時ぞすくなき」

平成二〇年五月二五日 合掌

### 諸の善法に於いて勤修無間

#### 故に精進という

などの八種であります。お釈迦さまが最後の説法『仏 遣 教 経』でくわ あります。 が最後に説かれた一巻といわれますから、これはもっとも有難い教えで しく説かれています。道元禅師の「八大人覚」も、これにならって禅師 力量の仏教者がいつも心掛ける八つの徳目で、小欲・知足・禅定・精進 『正法眼蔵』八大人覚の巻の一節であります。「八大人覚」とは、大『正法眼蔵』ハ大人覚の巻の一節であります。「八大人覚」とは、大

ものは皆、善悪を超えた絶対の善! 存在するモノでも現われる現象で いて勤 修 無間」と。人間は善悪の行為をします。だけれども、自然の をもってくることもある。もともと善悪を超えたハタラキだからであり すが、人間から見て災害をもたらすから悪だとはいえない。干天の慈雨 も、悪巧みもせず、良かれとも思っていない。台風は自然のはたらきで さあ、その中で「精進」についてのお示しです。まず「諸の善法に於

心臓のハタラキと同様です。一服することがない! 雲はいつでも流れ そういう自然のハタラキは休みなしだ。川の流れも太陽も、私たちの

> 雲の上で。エライものです。マネができない。しかも、片寄らずに公平 です。それで、これを「精進」というのであります。 ている。早い遅いはあっても。太陽はいつでも輝いている。曇ったって

げみの道です。 禅師がおっしゃるように、 人間として最も価値あるイノ チの営みを続けてまいりましょう。死ぬまで坐りましょう。 ない! 死なないものが残るんです。坐禅は精進の道です。無限断のは 句経には「はげみこそ不死の道」とある。精進していれば死んでも死な 見習って実践する。これが人間の精進であります。はげみの道です。法 私たちは、こうした無限断のいとなみを続ける大自然を見習いたい。

### 「諸の善法に於いて勤修無間 故に精進という」

平成二〇年六月七日・八日 一夜接心 合掌



# 仏道に入り仏法のために諸事を行じてぶつどう ぶっぽう しょじ ぎょう

### 代りに所得あらんと思うべからず

『正法眼蔵随聞記』の中の比較的有名な一節であります。

ます。特に、「道元禅師の禅は無所得の禅、無所得の行」と云われておそういった特徴ある宗教を誠に良く言い表している一節だからであり何故有名かと云えば、これは道元禅師の「無所得の坐禅、無所得の行」、

りますが、全くその通りであります。

る有様であります。家庭においてもそう云った、所謂、打算的な考え方が一般の社会におけております。会社の経営からお店のソロバン勘定に至るまで、或いは各普段、私ども人間は損得勘定、合理性、採算と云うことに振り回され

やらない。その只のことをするのが坐禅であります!大変でも辛くてもやる。ところが利益にならない只のことは、簡単でもいこと」、そういう違いがあります。自分の利益になることは、我々はそれに対して「本物の宗教の領域」はそうではない。「打算を考えな

ても、それを今度は目的視してはいけない。そういう厳しさがある。つ安らかになると云うことを目指しているからであります。目指すと云っ何故ならば、宗教は人間の基本的な欲望というものを調整して、心が

れて只ごとが平気で出来るようになる。
ことを求めないということではない。得ることがないんじゃなくて、得ることがないということではない。得ることがないんじゃなくて、得るまり、欲を満たさない行為が無所得でありますが、無所得とは、何も得まり、欲を満たさない行為が無所得でありますが、無所得とは、何も得

師が であります! そして、その 行 が私どもの坐禅であります。沢木興道老ない人生!」であります。これを真剣に生き抜くこと、それが仏法の眼目ない人生!」であります。これを真剣に生き抜くこと、それが仏法の眼目ない人生!」であります。これを真剣に生き抜くこと、それが仏法の眼目ない人生!」であります。これを真剣に生き抜くこと、それが仏法の眼目ない人生!」であります。これを真剣に生き抜くこと、それが仏法の眼目ない人生!」であります。これを真剣に生き抜くこと、それが仏法の眼目ない人生!」であります。

### 「自分が自分を自分するのが坐禅である」

#### 「仏道に入り仏法のために諸事を行じて

#### 代りに所得あらんと思うべからず」

平成二〇年六月二二日 合掌

### 初心の坐禅は最初の坐禅なり

### 最初の坐禅は最初の坐仏なり

の巻であります。 
肝心なところの誡めを『正法眼蔵』の中の一巻とされたのが「坐禅箴」 
意味です。それから転じまして誡めという意味であります。坐禅の一番 
『正法眼蔵』「坐禅箴」の巻の有名な一節であります。 
箴は針という

れちゃっては駄目なんです。「初心の坐禅は最初の坐禅なり」、これは当り前のようなことをいって初心の坐禅は最初の坐禅なり」、これは当り前のようなことをいって初心の坐禅は最初の坐禅なり」、これは当り前のようなことをいっ

ば経行鐘になるとか、このくらいの足の組み方で坐っていれば大丈夫は惰性の慣れっこになっている場合が多いのです。もうどのくらい坐れは惰性の関れっこになっている場合が多いのです。もうどのくらい坐れ緊張感の反対は安心感です。安心感というのは、いいようであって、実緊・さい事でもスポーツでも、最初が肝心だとか、初心を思い起こせと、習い事でもスポーツでも、最初が肝心だとか、初心を思い起こせと、

ることであります!ていることはよくない。安住とか安心とかというものは、惰性につながだと。経験を積むことによってそうなる訳でありますが、それに安住し

坐禅であります。これで初めて坐仏と言えるのです。 ところが道元禅師は、「最初の坐禅は最初の坐仏」であると。ここがところが道元禅師は、「最初の坐禅は最初の坐仏」であると。これが禅門のあり方であります。 生き仏さんの方が大事なんです。 正れが禅門のあり方であります。 ただし坐仏でなくてはいけない。 我々の普段つまらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうらぬ人間の体を通して、 お釈迦様や道元禅師が体現される! こういうとなどところが道元禅師は、「最初の坐禅は最初の坐仏」であると。 ここがところが道元禅師は、「最初の坐禅は最初の坐仏」であると。 ここがとに、 ところが道元禅師は、「最初の坐禅は最初の坐仏」であると。 ここがというないます。

仏であります。んで、宇宙を突き抜けるような気持ちで、どっしりと坐る。これこそ坐んで、宇宙を突き抜けるような気持ちで、どっしりと坐る。これこそ坐ばしてしまう。仏さんとしての自分に直ぐうち帰る。そして頭のてっぺだから雑念や妄念に襲われたって、そんなものには負けない。ふっ飛

あります。 囚われない!ある程度の緊張感を持続する。これが初心としての坐禅で囚われない!ある程度の緊張感を持続する。これが初心としての坐禅で妄念は浮かんでまいります、雑念が湧いてまいります、そんなものに

「初心の坐禅は最初の坐禅なり、最初の坐禅は最初の坐仏なり」

平成二〇年七月二七日 合掌

## 諸縁を放捨し 万事を休息すべし

万事を休息すべし、言葉を替えただけでほとんど同じ意味であります。 万事、よろずのこと、今はそれを全て止めてしまう。自分と過去の関わりを今は止める。考えてみればふだん私どもは外界のことに振り回されています。坐禅はそういうものを一切止めて、本来の自分に帰る! 本来の自分とは、誰でもふだん自覚されていない。素晴らしい宝石のようなものを持った己の本性・本体があるが、外界のものを放捨し、休息しなければわからない。そこで諸縁を放捨し、万事を休息して、せめて坐神の時ぐらいは、その本性に直参・直入し、親しもうじゃないか! 本神の時ぐらいは、その本性に直参・直入し、親しもうじゃないか! 本が道元禅師の教えられた坐禅であります。

が本当だ! とは言っても、頭の中に雑念がつぎからつぎへと湧いてきて、湧いてとは言っても、頭の中に雑念がつぎからつぎへと湧いてきて、頭の中に雑念がつぎからつぎへと湧いてきて、別のは、単れば足が痛く窮屈かもしれない。永らく坐っておられる方は、とは言っても、頭の中に雑念がつぎからつぎへと湧いてきて、湧いてとは言っても、頭の中に雑念がつぎからつぎへと湧いてきて、湧いてとは言っても、頭の中に雑念がつぎからつぎへと湧いてきて、湧いて

振り回されない! と言うことが一番肝心であります。ければならない。それは経験にもよりますが、要するに頭の中の雑念に楽だぞ!」。そこまで行かなくても、坐禅が楽しく坐れているようでな「宮崎禅師のように、「わしは夜休んでいるよりも、坐禅していた方が

りたいものです。 有難いお示しさえなされているのです。今一時の坐禅です、しっかり坐は、その時こそ素晴らしい宝石が現れた悟りの状態なんだと、こういうはだからやっているではないか! それでいいんです。そして道元禅師足の痛いのに耐えているではないか! 一人ではできないが皆と一

#### 「諸縁を放捨し 万事を休息すべし」

平成二〇年八月二四日 合

#### 人人利なれども

# 道を行ずることは衆力を以てすどう ぎょう

お言葉が沢山ちりばめられておりますが、このお言葉も、誠に素晴らし『正法眼蔵随聞記』の中の一節であります。隋聞記には、こういった

い一句であります。

具わっている! 良い所、素晴らしい所、沢山そういった所がでも、利を持っている! 良い所、素晴らしい所、沢山そういった所がた所、良い所、鋭い所という意味であります。誰でも彼でも、どんな人利は利益の利でありますが、ここでは、利益の意味ではなくて、優れ

ら沢山の教えを頂ける。 りも三人、五人、一〇人、二〇人、多ければ多いほど、そういう方々か大勢の力、これでもって本当の修行が出来る、一人よりも二人、二人よに関しては「衆力を以てす」。衆は諸々です。諸々の力、皆さんの力、に関しては「衆力を以てす」。衆は諸々です。諸々の力、皆さんの力、だけれども、他ならない道を行ずるということは、道元禅師の場合はだけれども、他ならない道を行ずるということは、道元禅師の場合は

の虜になって仕様がない! 「 こういう時はどうしてそれを打ち払って例えば、誰も経験するように、妄想が湧いてきて仕様がない! 雑念

ついて教えを乞う、こういうことが衆力というものであります!を親しく教えて頂ける。「結跏趺坐が満足に組めないけどそれでも良いった。結跏趺坐を組めるようにこういう努力をした。」親しく教えて頂った。自分にないものを、それを持っている人の立ち居振る舞いから気がった。結跏趺坐を組めるようにこういう努力をした。」親しく教えて頂った。自分にないものを、それを持っている人の立ち居振る舞いから気がく。自分にないものを、それを持っている人の立ち居振る舞いから気がく。自分にないものを、それを持っている人の立ち居振る舞いから気がく。自分にないものを、それを持っている人の立ち居振る舞いから気がく。自分にないものを、それを持っている人の立ち居振る舞いから気がという事も同じだけれども、長年の間にこういう系力というものであります!

のが、一度一度の坐禅の 炷 の中に張り巡らされなくてはならない。たくその通りでありまして、衆力によってピーンと張りつめた一筋のも神の道場である」、こういうお示しも正法眼蔵の中に見られます。まっ一座の道場になる。「少しの人間でも本物の修行をしている所が本当の大勢の人が皆そういう姿勢で切磋琢磨することによって、素晴らしい

### 人人利なれども 道を行ずることは衆力を以てす」

平成二〇年九月二八日 合堂

#### 修行しゆくところに

### 自然に仏性現前の時節にあふ

『正法眼蔵』「仏性」の巻の一節であります。

でいうネイチャーを日本語に訳す時に、仏教の自然という字をあてた。 だいうネイチャーを日本語に訳す時に、仏教の自然という字をあてた。 でいうネイチャーを日本語に訳す時に、仏教の自然という字をあてた。 でいう意味です。燃えるというのは、火偏を付けますが、あれは火えるという意味です。燃えるというのは、火偏を付けますが、あれは火えるという意味です。燃えるというのは、火偏を付けますが、あれは火えるという意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういう意味であります。自然体のままで活動している、そういう様をこういうまであります。

があって、それに対する修行という、無駄骨をおっていることによって、らない無駄骨か」というとそうじゃない。無駄骨を沢山おるほどの迷いらない無駄骨か」というとそうじゃない。無駄骨を沢山おるほどの迷いがあるからこそ無駄骨をおっているごとなんだよ。高尚なことでもなんでもない。人間が無駄骨をおっていることなんだよ。病精禅師のお言葉ですと、「修行ということは、なんのことはない、

自然という。

時節にあう」という意味であります。 といが深ければ深いほど本物に代わる。 渋が沢山あればあるほど、天日迷れが、というのはそういう時なんだ。 これが、仏性現前の体に仏性が具わるゝというのはそういうものが現れるんだ! この肉と自覚される。 その時こそ、仏性というものが現れるんだ! この肉と自覚される。 その時こそ、仏性というものが現れるんだ! この肉によって美味しい甘い吊るし柿になるのと同じです。そういった無駄骨迷いが深ければ深いほど本物に代わる。 渋が沢山あればあるほど、天日迷いが深ければ深いほど本物に代わる。 渋が沢山あればあるほど、天日

覚出来たということであります。 じゅんだ!」ということが、到たり前として分かること、これが自らあります。道元禅師は、中国へ渡って、お若い時修行されて、日本に帰あります。道元禅師は、中国へ渡って、お若い時修行されて、日本に帰あります。当たり前のことが、頭で考えるんじゃない、体で味わうことであります。当たり前のことが、頭で考えるんじゃない、体で味わうことででありますから、私どもは、本来の自然体というものに気がつかなくでありますから、私どもは、本来の自然体というものに気がつかなく

ります、無駄骨をおることが大事なのであります。頭で考える世界とは別のこと。だからこそ、坐ることは大切なのであ

「修行しゆくところに自然に仏性現前の時節にあふ

平成二〇年一〇月二六日 合掌

### 坐禅の功徳 かの魚行のごとし

『正法眼蔵』「坐禅箴」

める行ではない。」こう言われております。ではありますが、「かの魚行 えば、そういったものである。 のごとし」であると。あの魚が水の中をスイスイ泳いで行く、例えて言 という意味ではありません。「坐禅は逆に無功徳の行、功徳なんかを求 坐禅の功徳、功徳といっても、いいものが目の前にぶら下がっている の巻の一節であります。

るわけではない。進行する行程なんてものはないですね。ちょうど、鳥 いくのは、常に鳥が飛んでいくということと、ともに、同じような境涯 何秒でどこまで泳げるとか、人間のように、それをスポーツや競技にす で遠く進んで泳いで行く魚は、ただ懸命に泳いでいる。それに対して、 であるという意味で対に用いられております。 が遥かなる空を飛んでいくのと同じであります。ですから、魚が泳いで では「魚が泳いでる」というのは、一体どういうことなのか。どこま

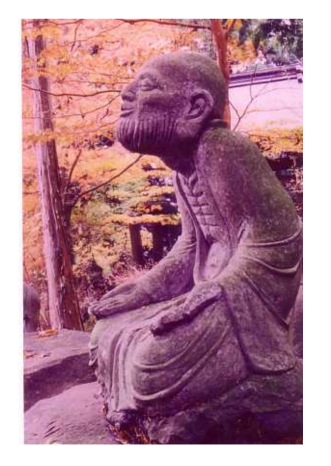
師の仏法は、弛みなき、目的なき、到達点なき、遥かなる歩みでありま かりと行われることに意味があるんだ! それを他にして悟りなんかは す。そして、その歩みの一歩一歩が、着実に正しく、間違いなく、しっ こういう行動が遥かなる仏道の歩みというものと同じである。道元禅

ないんだ! こういう仏道であります。学道であります。

ういったものとまったく違う。生涯己に親しむ行であり、留まるところ のない、目的のない行であります。 ればそこで止める。職業でいえば定年退職のようなものです。坐禅はそ 目的にしないけれども自然に具わる。普通世間一般では、目的を到達す わるものがある。仏力とか定力とか言われるものがそれであります。 しかし、その目的をもたない自然の歩みのような仏道の中に自然に具

「坐禅の功徳 かの魚行のごとし」 だからこそ、続けなくてはならない。続けるべき仏行であります。

平成二〇年一一月二三日 合掌



### 迷に大悟なるは仏なり

### 悟に大迷なるは衆 生なり

正法眼藏』「現成公案」の巻の有名な一節であります。

あります りがあるんだというふうに徹底する、これが仏である。こういう意味で 迷っていると悩んでいるのが衆生である、ずっと迷っているところに悟 生の分け方になる。どういうふうになるかといえば、悟っているのに、 悟り、こう普通は一般に分けて考えております。ちょうどそれが仏と衆 仏と衆生というものを分けるとすれば、どういうことなのか。迷いと

それじゃあ、悟りというものはどういうものか。迷いが全部吹っ切れた 遠いものだと。それよりも身近な問題でいつも振り回されている。迷っ は、悟に大迷なる衆生である。自分は悟ってなんていない、悟りなんて ものか。 なくなっ たものか て悩んで苦しんでいる。これが偽らざるところであります。ところが、 さあ、我々は、皆様方は、どちらであるか。失礼ながらほとんどの方

い方々は、大変な悩み、苦しみ、迷い、煩悩のしがらみ、そういうもの 先覚者、お祖師様方、そういった方々は、そうじゃない、そういう偉

> こそ、迷って迷って迷いぬいた、しがらみの中にこそ、苦しんだ苦しみ 雲の上のものではなくて、私どもの、皆様方の、迷いの日常生活の中に いぬいている姿が、そのままでもう悟りなんだ!」というような表現で の心の中にこそ、実は本物がある 教え示されております。そうしますと、悟りの仏とは到底手の届かない しく、「迷いを吹っ切れたところが悟りじゃないんだ。迷って迷って迷 を経て、大安住のものをつかんでおられるんです。そういう方々は、等

これは名言であります。 いやなことが、悪いことが、深ければ深いほど、ストーンと、そこから ストーンと悩みも吹っ切れてしまう。いやなことも吹っ飛んでしまう。 ういう有難い教えであります。 むしろ、そういうふうに徹底した方が もぬけ出てしまったときには素晴らしい仏法になる、心境がおとずれる。 ぬいた方がいいんです! それは、悟りというものに直結している。こ だから、極端なことを言えば、苦しみぬいた方がいいんです! 悩み

坐禅はそんなものを吹き飛ばす行であります 悩みも苦しみも煩悩でありますから、そんなものに振り回されない。

### 「迷に大悟なるは仏なり 悟に大迷なるは衆生なり」

平成二〇年十二月七日 成道会 合掌

### 時節若し至らば 仏性現前す

独特な高いお示しをなされているところです。いるお経の中に出ているのでありますが、道元禅師はこれを引かれて、『大般涅槃経』という、お釈迦さまの最晩年の説法や伝記が述べられてをはらればという、お釈迦さまの最晩年の説法や伝記が述べられて有名な『正法眼蔵』仏性の巻の一句であります。このお言葉は、実は

と真っ向から否定しておられる。であります。ところが禅師は、こんな解釈は外道の分別にすぎない!てば、いつかはその人の仏性がリンリンと現われてくる」、というもの常識的な解釈では、この一句は「仏法修行を継続してゆけば、時がた

といわれるのであります。なぜでしょうか。も来ているのだ!」、だからこそ、「仏性もいつも現われているのだ!」だいたい、「時が来れば」という考えは間違いであって、「時はいつで

このイノチのはたらきこそが、仏性なのだ! アタマで考えた理論や

それはもう仏さんとしてのいとなみだから、仏性のはたらきなのであり哲学ではない。正しくすなおに、大自然の摂理そのままに生きている時、

常なものはみな仏性なのであります。り」とも「仏性は無常なり」とも示された。草も木も石ころも瓦も、無そ無常だ。常に移ろい変わってゆく。ですから、禅師は「無常は仏性なだけれども、そのはたらきは永遠不滅ではない! 動いているからこ

時節は、絶対にないのであります。のはたらきのうちに歳が暮れ、新年が訪れるんです。仏性の現前しないす! 仏性が呼吸をしているんです! そして、こんなすばらしい仏性ましてや今、ここに坐っている皆さま方は、仏性が坐っているんで

#### ・時節若し至らば 仏性現前す」

平成二〇年一二月二八日 合掌



#### 龍 泉 院 参 禅 会 簡 介

#### 例 会

、 日 時

一、 坐 禅

毎月第四日曜午前九時 (初参加者は八時半)

会

一、参加者

活

動

一、一夜接心

木版三通・開経偈・『正法眼蔵』の提唱

座

談

自己紹介・喫茶、正午解散

無 料

性別・年齢など一切不問、

初心者は懇切に指導

一、**成道会** 

他の行事

話

本年は十二月六日、坐禅二炷・法要・問答・法話・点心など

本年は六月一三~一四日、一泊し坐禅七炷と提唱など

涅槃会 ( 二月一五日 ) と花まつり ( 四月八日 ) は梅花講と共催で法要と法<sup>ねはんえ</sup> 施食会 (八月一六日) 手伝い。歳末煤払い (一二月の例会後)、その他せじきぇ

会報『明珠』(四月八日と一〇月五日に発行)、『口宣』(年一冊) など

一、ウェッブサイト

ŦIJ

行

平成二〇年五月開設 (毎月更新)

http://www.ryusenin.org/

天徳山龍泉院

住職 椎名宏雄老師

口宣

<第十一号>

平成 21 年 2 月吉日

発 行 龍泉院参禅会

〒270-1456 柏市泉 81

TEL 04-7191-1609

http://www.ryusenin.org/